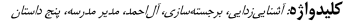
# آشنایی زدایی زبانی در آثار داستانی جلال آل احمد (با تکیه بر «مدیر مدرسه» و «پنج داستان»)

سميّه صادقيان \*

## ڃکيده

فرمالیستها کارکرد ادبیات را آشناییزدایی از ادراک معمول و روزمرهٔ ما نسبت به محیط اطراف میدانستند. طبق این نظریه، متن ادبی حاصل شگردهای آشناییزداینده در سطوح مختلف صورت، معنا و ژانرهای ادبی است. ساختارگرایان با بسط این مطلب، نقش ادبی را به عنوان یکی از نقشهای زبانی مطرح نمودند که با آشناییزدایی در زبان شکل می گیرد؛ لذا انواع آشناییزدایی و برجستهسازی در زبان را بیان کردند. با بررسی زبان جلال آل احمد در دو اثر «مدیر مدرسه» و «پنج داستان»، افزون بر یافتن مصادیقی برای آنچه به عنوان شیوههای برجستهسازی برشمردهاند، به نمونههایی دست می یابیم که زبان را آشناییزدایی می کند؛ اما زبان شناسان مطرح نکردهاند.جلال آل احمد، علاوه بر کاربرد برخی هنجارگریزیهای معمول و فراگیر، زبان محاوره را در قالبی تازه و زیبا با عنوان زبان داستان می ریزد و با ایجاز به شیوههای متعدد، نثر تاگرافی را به نام خود می کند و به واژگان وسعت معنایی شیوههای متعدد، نثر تاگرافی را به نام خود می کند و به واژگان وسعت معنایی



#### مقدمه

از نوآورترین مکاتب قرن بیستم که در پی جنبش فوتوریستها (ایندهگرایان) و به منزله واکنشی علیه سمبولیسم شکل گرفت و با استبداد نازیسم متوقف شد، فرمالیسم روسی است. اساس نظریات فرمالیستها، توجه به واقعیت مادی خود اثر ادبی بود. در واقع، آنان ادبیات را کاربرد خاص زبان میدانستند و در پی تبیین قواعد علم ادبیات یا به تعبیری دیگر، شگردهای ادبیّت آن برآمدند. «اثر ادبی از کلمات

drssadeghian@gmail.com مؤسسهٔ آموزش عالی صبح صادق اصفهان آموزش عالی مؤسسهٔ آموزش تاریخ وصول: ۱۳۹۵/۱۲/۱۹ \_ پذیرش نهایی: ۱۳۹۵/۰۴/۰۲



ساخته شده بود نه مقاصد یا احساسات و اشتباه بود اگر آن را تراوشی از ذهن نویسنده به شمار می آوردند. محتوی صرفاً انگیزهای برای فرم یا موقعیت و بستر مناسبی برای اعمال فرمی خاص بود» (ایگلتون، ۱۳۶۸: ۵). در این راستا ویکتور شکلوفسکی در مقالهٔ «هنر به مثابه تمهید» (Art as Technique) با حاشیه نشین کردن مفهوم مقالهٔ «هنر به مثابه تمهید» (فرم اثر، محوری ترین نظریهٔ فرمالیسم را با نام آشنایی زدایی مطرح می کند. از نظر وی کارکرد ادبیات، همان آشنایی زدایی است. ما همواره از پشت پردهٔ عادت به محیط اطرافمان می نگریم. ادراک حسی ما نسبت به مقولات زندگی روزمره، زمانی که به آنها خو گرفتیم، ضعیف و نامطمئن می شود و تلقی ذهنی ما جایگزین واقعیتهایی می شود که آنها را می بینیم و از سویی نمی بینیم. شکلوفسکی خود می گوید: «هدف هنر افشای حس اشیاست، آن چنان که ادراک می شوند؛ نه آن گونه که شناخته شدهاند. فن هنر، ناآشنا ساختن اشیاء، دشوار کردن فرم و افزایش دشواری و مدت زمان ادراک است؛ زیرا روند ادراک غایتی زیبایی شناختی است و باید دشواری و مدت زمان ادراک است؛ زیرا روند ادراک غایتی زیبایی شناختی است و باید دشواری و مدت زمان ادراک است؛ زیرا روند ادراک غایتی زیبایی شناختی است و باید دشواری و مدت زمان ادراک است؛ زیرا روند ادراک غایتی زیبایی شناختی است و باید دشواری و مدت زمان ادراک است؛ زیرا روند ادراک غایتی زیبایی شناختی است و باید دشواری و مدت زمان ادراک است؛ زیرا روند ادراک غایتی زیبایی شناختی است و باید دشوری المیت ندارد» (Shklovskij, 1998: 1998).

با این نظریه، فرمالیسم، شورشی بود ضد معنامحوری که تا آن زمان تفکر غالب در مورد هنر بود. «این یک شعار کلاسیک است که هنر اصیل خود را پنهان سازد. با این دیدگاه، یک نوشتهٔ خوب باید نشانههای کوششی را که در خلق آن میشود، پنهان کند و به ظاهر، یک خلاقیت خود به خودی باشد» (37) Selden, 37). فرمالیسم با طرح مفهوم آشناییزدایی، نگاهها را به سوی شکل اثر هنری و هر آنچه در پدیدآوردن آن سهیم است، جلب نمود. به نظر شکلوفسکی آشناییزدایی در سه سطح زبان، مفهوم و اشکال ادبی صورت می گیرد (دانش نامهٔ نظریههای ادبی معاصر، ۱۳۸۴: ۱۳).

آشناییزدایی در زبان به پیدایش نقش ادبی زبان منجر می شود. «وقتی که ارتباط کلامی، صرفاً به سوی پیام میل می کند، یعنی وقتی پیام به خودی خود کانون توجه می شود، آن موقع است که زبان کارکردی شعری دارد» (فالر، ۱۳۶۹: ۸۱). در نقش ادبی عناصر زبان ارزش مستقل می یابند و تنها به منزله وسیله ای برای ایجاد ارتباط به کار گرفته نمی شوند. برخی فرمالیستها و نیز ساختار گرایان برای تبیین نقش ادبی، اصطلاح برجسته سازی (Foregrounding) را جانشین آشنایی زدایی

کردند. «برجسته سازی به کارگیری عناصر زبان است به گونهای که شیوهٔ بیان جلب نظر کند و مورد توجه اصلی قرار گیرد و غیر متعارف باشد» (صفوی،۱۳۸۳: ج۲: ۳۴). شفیعی کدکنی این برجسته سازی را در دو مقوله جای می دهد: گروه موسیقایی و گروه زبانی. «مجموعهٔ عواملی که زبان شعر را از زبان روزمره، به اعتبار بخشیدن اهنگ و توازن امتیاز می بخشند و در حقیقت، از رهگذر نظام موسیقایی سبب رستاخیز کلمهها و تشخص واژهها در زبان میشوند، میتوان گروه موسیقایی نامید» (شفیعی کدکنی، ۱۳۸۱: ۸). همچنین، «مجموعهٔ عواملی که به اعتبار تمایز نفس کلمات در نظام جملهها بیرون از خصوصیات موسیقایی آنها، میتواند موجب تمایز یا رستاخیز واژهها شود، عواملی است که در حوزهٔ مباحث زبان و زبانشناسی و سبکشناسی جدید امروز مطرح است؛ از قبیل استعاره، مجاز، أركائیسم، ایجاز و حذف، حسامیزی و ...» (شفیعی کدکنی، ۱۳۸۱: ۱۰) و در حوزهٔ زبانی مطرح میشود. بی یرویش از دو گونه ساخت سخن می گوید که مطابق با تقسیم بندی شفیعی کدکنی است: ساختهای ثانوی (گروه موسیقایی) و انحرافهای زبانی (گروه زبانی) (بییرویش، ۱۳۶۳: ۱۴۹). در این مقاله برای دو گونهٔ فوق در برجستهسازی، از دو اصطلاح قاعدهافزایی و قاعده کاهی بهره میبریم (صفوی، ۱۳۸۳: ج۱: ۳۹). زبان با عوامل توازن و موسیقی همچون وزن، قافیه، ردیف و هماهنگیهای صوتی بین واجها و واژهها در کلام برجسته می شود و چون این عوامل قواعدی را بیش از آنچه در زبان معیار است، بر آن می افزاید، نام قاعده افزایی بر آن نهاده شده است (شفیعی کدکنی، ۱۳۸۱: ۹). قاعده کاهی (و به تعبیر لیچ، هنجار گریزی) انحراف از قواعد زبان هنجار است به گونهای که در معنا خلل ایجاد نکند (صفوی، ۱۳۸۳: ج۱: ۴۰). قاعده کاهی، واژهها و عبارات را برجسته می کند و بر سخن، لباس شعر می پوشاند. برای نمونه، انحراف از قواعد نحوی زبان هنجار و یا کاربرد واژهای به جای واژهٔ دیگر به دلیل شباهت، زبان متن را از زبان معمول ممتاز می کند. تاکنون هنجار گریزی های واژگانی، نحوی، اوایی، نوشتاری، معنایی، گویشی، سبکی و زمانی و نیز ایجاز و حذف به عنوان انواع قاعده کاهی ها یا انحراف های زبانی از سوی زبان شنایان مطرح شده است (صفوی، ۱۳۸۳: ج۲: ۵۰– ۴۲ و شفیعی کدکنی، ۱۳۸۱: ۲۴–۲۲). اما باید توجه داشت که اولاً گاه مرز میان قاعده کاهی و قاعده افزایی ادغام می شود؛ بدین معنا که تکرار گاهی



افزون بر توازن، مفهومی مانند حزن، شادی یا تجسّم تصویری خاص را به معنای جمله می بخشد.

ثانیاً در مسیر آشناییزدایی از زبان، گاه نویسنده یا شاعر به شگردهای دیگری نیز متوسّل میشود که تاکنون در انواع برجستهسازی بدان اشاره نشده است یا اصلاً در هیچیک از طبقهبندیهای فوق جای نمی گیرد و هر نویسنده در این زمینه می تواند سبکی فردی در زبان خود بیابد. برای نمونه، شکلوفسکی دربارهٔ نحوهٔ آشناییزدایی تولستوی در رمانهایش میگوید: «او پدیدهای را چنان توصیف میکند که گویی برای اولین بار اُن را میبیند و واقعهای را چنان شرح میدهد که گویی بار اول است كه اتفاق مىافتد.» (Shklovskij, 1998: 18). أنچه در سخن فوق دربارهٔ شيوهٔ توصیف خاص و دوری از عنوانهای معمول در تعریف یک شیء گفته شد، تاکنون، در طبقهبندی خاصی جای نگرفته است؛ در این مقاله سعی داریم شگردهای گوناگون آشناییزدایی در زبان را در دو اثر برجسته از جلال آلاحمد، یعنی مدیر مدرسه (۱۳۳۷) و پنج داستان (۱۳۵۰)، بررسی کنیم و از این رهگذر، علاوه بر یافتن مصادیقی برای آنچه تاکنون در بیان انواع برجستهسازی گفته شده است، به برخی نمونههایی دست یابیم که زبان را برجسته و ناآشنا می کند؛ اما در هیچ یک از انواع القاعده کاهی و قاعدهافزایی گنجانده نشده است. همچنین از رهگذر این تأمّلات، به برخی ویژگیهای نثر آل احمد دست یابیم و شگردهایی را که برای تعالی زبان داستانش نسبت به زبان معمول روزمره، به کار می گیرد، از نظر بگذرانیم. دربارهٔ آل احمد تاكنون بسيار سخن گفته شده است و أنجه بيش از همه اهميت داشته، اندیشهها و فضای فکری آثار وی است. کسانی نیز به شیوههای داستان پردازی وی روی آورده و برخی عناصر داستانی را در آثارش بررسی کردهاند؛ اما دربارهٔ ویژگیهای زبانی آل احمد کار منسجمی صورت نگرفته و آنچه هست برخی اشاراتی است که گاه در حین نقد و بررسیها مشاهده می شود؛ برای نمونه، حسین شیخ رضایی در نقد و تحلیل خود بر داستانهای آل احمد، نگاهی کوتاه به نثر این نوشتهها داشته است.

# آشناییزدایی در مدیر مدرسه و پنج داستان

از میان انواع هنجارگریزی هایی که زبان شناسان به منزله شیوه های برجسته سازی سخن و در واقع آشنایی زدایی تعریف کرده اند، دو گونهٔ قاعده کاهی

معنایی و نحوی در زبان آل احمد در هر دو اثر مصداق بارزی دارد؛ البته هـ ر دو گونـ هٔ مذکور در مدیر مدرسه بسیار عینی تر و هنرمندانه تر به چشم می خورد.

# قاعده کاهی معنایی

قاعده کاهی معنایی قوی ترین ابزار شعرآفرینی و گسترده ترین پهنهٔ جولان زبان ادبی است. همنشینی واحدهای زبانی بر اساس مؤلّفه های معنایی صورت می گیرد که تابع قوانین خاصی است؛ اما اگر در متن از قواعد ترکیب پذیری معنایی کاسته و گریز داده شود، به گونه ای که برجسته سازی صورت گیرد، نه آنکه در ایفای معنا و مفهوم خللی وارد آید، قاعده کاهی معنایی صورت گرفته است. صور خیال، همچون تشبیه و استعاره که در بیان مطرح می شود و صنایع معنوی چون ایهام، پارادوکس، حسن تعلیل و جز آنکه در بدیع معنوی از آن سخن می رود، واژگان را به گونه ای در کنار یکدیگر قرار می دهد که در زبان معیار به دلیل قواعد معنایی، این همنشین سازی صورت نمی گیرد؛ بدین ترتیب، میدان معنایی کلام را بر اساس جولان تخیّل در آن بیش از زبان هنجار وسعت می دهد و سخن را بیش از گونه های دیگر انحراف از زبان معیار به سمت شعر سوق می دهد (صفوی، ۱۳۸۳: ج۱: ۸۵-۸۴).

آنچه در هر دو اثر گریز معنایی از هنجار زبان را موجب می شود، منحصر به مباحث بیان در بلاغت فارسی، یعنی تشبیه، استعاره، کنایه و مجاز است. البته به ندرت مواردی خارج از این چهار مقوله نیز در مدیر مدرسه مشاهده می شود که بدان اشاره خواهیم کرد.

#### تشبيه

تشبیه ادعای همسانی میان دو چیز است، مشروط بر اینکه این ادعا بر کذب ادبی مبتنی باشد؛ یعنی اساس شباهت بر صور خیال متّکی باشد (شمیسا، ۱۳۸۶: ۶۶). تشبیه از جنبههای مختلفی تقسیمبندی میشود؛ از جمله از لحاظ مفرد، مقیّد یا مرکب بودن طرفین تشبیه. در تشبیه مفرد هر دو طرف تشبیه مفرد و به شکل مطلق بدون هیچ قید و شرطی است. در تشبیه مقید هر دو یا یکی از طرفین تشبیه مفردی است مقیّد به قیدی (همچون صفت یا مضافالیهی که آن را از نظایر خود متمایز



کند) و در تشبیه مرکب هر دو یا یکی از طرفین تشبیه تصویری است حاصل از چند چیز که همهٔ اجزاء در پدید آمدن تصویر سهیم باشد.

در واقع، تشبیه انتخاب دو نشانه از روی محور جانشینی و ترکیب آن بر روی محور همنشینی است و هر چه از تشبیه مفصّل به سمت تشبیه بلیغ برویم (میزان استفاده از ادات و وجهشبه در آن کمتر باشد)، نشانداری همنشینی کاهش می یابد و بسامد آن در زبان خودکار کم می شود (صفوی، ۱۳۸۳: ج۱: ۱۲۴).

تشبیه در مدیر مدرسه در مقام دوم پس از استعاره، سهم بالایی را در پررنگ کردن سخن و جلب توجه خواننده از معنا به سوی کلام دارد، به ویژه که تشبیهات پرورده و مشبّهبه در آنها بدیع است. تشبیه در این اثر، بیشتر در شکل مرکب و گاه مقیّد و نیز به هیأت اضافه خلق شده است.

## تشبیه مرکب

«هر چیز به جای خود و نه یک ذرّه گرد؛ فقط خاکستر سیگار من زیادی بود، مثل تفی در صورت تازه تراشیدهای» (اَل احمد، ۱۳۷۰: ۶).

«اما بدی کار این بود که در لیست حقوق مدرسه، بزرگترین رقم مال من بود، درست مثل بزرگترین گناه در نامهٔ اعمال» (همان: ۶۹).

«درست مثل آب حوض که در سرمای قوس اول آهسته آهسته میلرزد، بعد چین برمیدارد بعد یخ میزند، خنده توی صورت او همینطور لرزید و لرزید و لرزید تا یخ زد» (همان: ۷۵).

## تشبيه مقيّد

«این هم معلمم، نوالهٔ تشریح شما» (همان: ۷۷).

«آبی دریاها مثل آب دهن مرده و دریاچهٔ خزرش به صورت بتّه جقّه در آمده ... مجموعهٔ رنگهای موجود مثل بقچههای چل تکّه» (همان: ۱۹).

## اضافهٔ تشبیهی

«در جستوجوی دوستهای مشترک، در خاطرههامان انبان اسمها را زیر و رو کردیم» (همان: ۳۹).



«ده سال آزگار از پلّکان ساعات و دقایق عمرت، هر لحظه یکی بالا رفته و تو فقط خستگی این بار را هنوز در تن داری» (همان: ۷۸).

در پنج داستان، تشبیه بیش از استعاره و به طور کلی و در مقایسه با «مدیر مدرسه» بسیار کم است. با وجود این در اینجا نیز امتیاز با تشبیه مرکب و پس از آن مقیّد است.

## تشبیه مرکب

«یک جفت کفش پاشنه بلند دم در بود؛ درست مثل یک آدم لنگ دراز که وسط صف نشستهٔ نماز جماعت ایستاده باشد» (اَل احمد، ۱۳۶۷: ۳۹).

«مگس دارد ساق و سالم روی هوا میپرد که یک مرتبه گیر میکند به تار عنک عنک عنک عنک توپ کوچولو که میخورد به تور والیبال» (همان: ۵۲).

#### تشبيه مقيّد

«راه خط سفید مارپیچی بود که از آن دورها ... میآمد تا پای تپهای که دخمه همچون شبکلاهی وارونه بر سر آن نهاده بود» (همان: ۸۳)

#### استعاره

در استعاره «نشانهای بر حسب تشابه معنایی به جای نشانهای دیگر از روی محور جانشینی انتخاب می شود و به روی محور همنشینی قرار می گیرد» (صفوی، ۱۳۸۸: ج۱: ۱۳۰۰). استعاره هنری ترین نوع صور خیال است؛ زیرا «بیش ترین فاصله را میان مدلول و مصداق فراهم می آورد و مخیّل ترین نوع کلام را به دست می دهد» (همان: ۱۳۱). البته تعریفی که از استعاره به دست داده شد، یکی از گونههای استعاره در علم بلاغت زبان فارسی، یعنی استعارهٔ «مصرّحه» را شامل می شود؛ حال آنکه اهل بلاغت، نوع دیگری را نیز با نام استعارهٔ «مکنیه» برای آن قائل شدهاند و آن در صورتی است که مشبّه با لوازم مشبّه به کار رود. از آنجا که این نوع استعاره نیز همچون مصرّحه، ادعای همانی میان طرفین تشبیه می کند و نه همسانی، از ام گذاری علم بلاغت سود می جوییم. بدین ترتیب برای تعمیم نام استعاره به هر دو



گونهٔ آن باید گفت: «تشبیهی است که از آن فقط یکی از طرفین به جا مانده باشد» (شمیسا، ۱۳۸۶: ۱۷۵). در مصرّحه، مشبّهبه به تنهایی در کلام به کار میرود و در مکنیه، مشبّه. استعارهٔ مصرّحه در بطن خود، استعارهٔ تبعیّه را که در فعل و صفت واقع می شود، می پرورد.

در مدیر مدرسه استعاره بسامد بالایی نسبت به انواع دیگر صور خیال دارد و همین حضور چشمگیر آن، زبان رمان را از سویهٔ هنجار به جانب شعر متمایل کرده است. استعاره نیز در اینجا در تمام اشکال خود عینیت یافته است که البته استعارهٔ مکنیه پرکاربردتر از سایر انواع است.

## مصرّحه

«حرمت پولی که داشت، <u>گودال</u> میان او و معلمها را پر کرده بود» (آل احمد، ۱۳۷۰: ۶۷).

گودال استعاره از کدورت و رنجش خاطر.

«با چشمهاش نفس معلمها را میبلعید.» (همان: ۹۱).

بلعيدن استعاره (تبعيه) از بند آوردن نفس.



#### مكنيه

«مدیر مدرسه هم که باشی، باید شخصیت و غرورت را لای زرورق بپیچی و طاق کلاهت بگذاری که اقلاً نپوسد و یا توی پارچهٔ سبز بدوزی و روی سینهات بیاویزی که دست کم چشمت نزنند.» (همان: ۵۶).

تشخیص، گونهای از استعارهٔ مکنیه است که در نثر مدیر مدرسه اوج زیبایی و اقتدار خود را نمایان می کند:

«چنان عرقی از پیشانیاش میریخت که راستی خجالت کشیدم؛ حتی سلامش خیس عرق بود» (همان: ۲۷).

«ساعت بالای دیوار سر هشت و ربع درجا میزد؛ چرق و چورق و نعل کفشهای من روی آجرفرش راهرو جوابش را میداد» (همان: ۷۴).

در پنج داستان، استعاره بسیار نادر و فقط از نوع استعارهٔ مکنیه است:

«و کفهای که بالای هر کدام زیر پای آسمان بود و راهپلهای که لابد در شکم هر کدام بود» (آل احمد، ۱۳۶۷: ۱۰).

«رفت سراغ انارها که بیرون دخمه در هر قدم ترکیده افتاده بود و خونابهٔ قرمز رنگی از کنار دهان هرکدام می تراوید» (همان: ۸۷).

#### نماد

شاید بتوان ادعا کرد که زیباترین و متعالی ترین نوع استعاره نماد است. «نماد بیانگر کلیات و مفاهیم بزرگ به وسیلهٔ موضوعات جزئی است؛ اما این موضوعات و تصاویر جزئی، چنان زنده و جاندارند که ذهن را تسخیر می کنند.» (فتوحی، ۱۳۸۵: ۱۶۸). آل احمد از نماد در داستانهای کوتاه خود استفاده کرده است. از جمله، نماد «عنکبوت» در داستان خواهرم و عنکبوت که همچون سرطانی که خواهر را اسیر کرده، در گوشهٔ درگاه اتاق او حشرات را به دام مرگ خود می اندازد. همچنین «گلدستهها»ی مسجد را می توان نمادی از سنت و مذهب دانست. راوی تمایل زیادی به بالا رفتن از این گلدستهها و تماشای مردم از بالای آنها دارد؛ کاری که دیگران اغلب نمی کنند و حتی به فکرش هم نیستند. در واقع، آل احمد با این کار می خواهد بازگشتی دوباره به مذهب و سنتها داشته باشد و به کمک آنها به دید و ابزاری جدید در بررسی اجتماعش دست یابد» (شیخرضایی، ۱۳۸۲: ۱۳۱).

#### مجاز

مجاز کاربرد لفظی در غیر معنای حقیقی آن است؛ مشروط بر وجود قرینهای در کلام که لفظ را از معنای حقیقی دور و به معنای مجازی هدایت کند. میان معنای حقیقی و معنای مجازی همیشه پیوند یا «علاقه»ای وجود دارد که کاربرد لفظ را به جای دیگری ممکن می کند. این علاقه می تواند کلیت و جزئیت (ذکر کل و ارادهٔ جزء یا بالعکس)، حال و محل، لازمیت و ملزومیت، سببیت، آلیت، عموم و خصوص، تضاد و بسیاری علایق دیگر باشد (شمیسا، ۱۳۸۶: ۵۲۷).

صفوی نیز همچون شمیسا انواع مجاز غیر از استعاره را جزء دانش معنی شناسی میداند و آن را از بدیع شعر خارج می کند. دلیل وی بر این مدعا این



است که کاربرد مجاز در بقیهٔ علایق غیر از علاقهٔ تشابه، در زبان روزمره و خودکار فراوان است و بدین سبب نمی تواند زبان را برجسته کند (صفوی، ۱۳۸۳: ج۱: ۱۲۴)؛ اما مجاز نیز همچون کنایه می تواند از جانب هنرمند ابداع شود و واژهای در معنای جدید به کار رود و زبان را ناآشنا و تازه کند.

مجاز در مدیر مدرسه میزان پایینی دارد؛ اما همین میزان اندک به گونهای در زبان گنجانده شده است که نمی توان آن را همچون دیگر مجازهای معمول در زبان هنجار، عنصری خنثی و در خدمت ایفای معنا دانست. مجاز به کار رفته در مدیر مدرسه زبان را از سطح عادی آن اعتلا می دهد و ذهن را درگیر واژگان می کند:

«ده سال الف و ب درس دادن و قیافههای بهتزدهٔ بچههای مردم برای مزخرفترین چرندی که میگویی ... و سبک خراسانی و هندی و قدیمترین شعر دری و صنعت ارسال مثل و ردّالعجز ... و از این مزخرفات» (آل احمد، ۱۳۷۰: ۷).

«الف و ب» مجاز از حروف الفبا، «سبک خراسانی و هندی و قدیم ترین شعر فارسی» مجازی از درس سبک شناسی و «صنعت ارسال المثل و ردّالعجز» مجاز از درس آرایههای ادبی و هر سه مجاز به علاقهٔ جزء و کل است.

«اوایل امر اینطور سر زباندار نبود. در این حاضر جوابی هم جای پای فرّاش جدید پیدا بود» (همان: ۸۵).

جای پا مجاز از اثر به علاقهٔ سببیت است.

«و تو درست مثل یک وزیر در اطاق را به روی خود میبندی و شخصیت هر بچه را با تمام سلیقهها و ذوقها و بیذوفیهایش به اسم نمرهٔ انضباط در قالب یک عدد سر به هوا روی کاغذ بگذاری ... عجب کار مهمی داری! نیست؟» (همان: ۱۱۵). کار مهم مجاز از کار بی اهمیت با علاقهٔ تضاد است.

#### كنايه

کنایه عبارت از «سخنی است که دارای دو معنای غریب و بعید باشد و این دو معنی، لازم و ملزوم یکدیگر باشند؛ پس گوینده، آن جمله را چنان ترکیب کند و به کار برد که ذهن شنونده از معنی نزدیک به معنی دور منتقل گردد» (همایی، ۱۳۹۱: ۲۸۶). کنایات بسته به معنی کنایی آنها به سه نوع تقسیم می شوند: کنایهٔ فعل که در آن فعلی کنایه از فعل دیگر است، کنایهٔ صفت که صفتی را کنایه از صفت دیگر



قرار میدهد و کنایهٔ موصوف که صفتی را جایگزین موصوفی قرار میدهد که این صفت تنها خاص آن است (همان: ۲۷۷-۲۷۴). باید توجه داشت که کنایه مخصوص زبان هنجار است و در زبان روزمره کاربرد بسیاری دارد؛ لذا طبیعی است که کنایات متداول، به مرور عملکرد مجازی خود را از دست دهند و معنای کنایی آنها در واقع حکم معنای حقیقی را بیابد؛ در این صورت نمی توان قائل به خاصیت آشنایی زدایی آنها شد. اما اگر سخنور همین کنایات را به نحوی در کلام جای دهد که نظر مخاطب را جلب کند یا به کمک دیگر عوامل آشنایی زدایی بیاید و برجستگی را در متن مضاعف کند، در حقیقت کنایه را دوباره زنده کرده است. از سویی، برخی کنایات در کلام نویسنده یا شاعری، برای نخستین بار ساخته می شود و سخن را برجسته می کند؛ بنابراین، این گونه کنایات را باید از عوامل آشنایی زدایی به شمار آوریم.

کنایات در هر دو اثر به ویژه در مدیر مدرسه، برگرفته از زبان محاوره است و بدین سبب معنای مجازی خود را از دست داده معنای حقیقی یافته است؛ اما به دلیل بسامد بالای این کنایات، در بحث از آشناییزدایی به وسیلهٔ زبان محاوره بدان خواهیم پرداخت. البته در زبان آل احمد، گاه کنایاتی بدیع و برساختهٔ نویسنده به چشم می خورد:

«دوتاشان هم زن داشتند؛ میرزا بنویس کلاس اول و مدیر کل کلاس چهار» (آل احمد، ۱۳۷۰: ۱۵).

مدیر کل کنایه از معلم کلاس چهارم است.

«حالا دو تا نشون به کول توی اطاق بودند» (آل احمد، ۱۳۶۷: ۴۰).

نشون به کول کنایه از درجهدار است.

افزون بر انواع برشمرده که در زبان آل احمد بسامد بالایی داشته است، در مدیر مدرسه، دو نمونهٔ دیگر از هنجار گریزی معنایی نیز به چشم می خورد:

#### ايهام

ایهام بدین معناست که کلمهای در کلام حداقل به دو معنا به کار رود (شمیسا، ۱۳۸۸: ۱۳۲). ایهام «حاکی از آن است که زبان ادبی دارای لایههای مختلف و پیچیدهٔ معنایی است» (نفیسی، ۱۳۶۸: ۳۶).

زیباترین ایهام موجود در داستانهای آل احمد، ایهامی است که در واژهٔ «فلک» در داستان گلدسته ها و فلک وجود دارد و این ایهام با خواندن داستان درک



می شود. کودک با بالا رفتن از گلدسته ها به فلک می رسد و به قول خودش تا نافش در آسمان فرو می رود؛ اما پس از پایین آمدن به دست مدیر فلک می شود. بنابراین، فلک به دو معنای آسمان و وسیله ای برای تنبیه ایهام دارد و شاید بهتر باشد دقیق تر شویم و نام ایهام تضاد را برای آن انتخاب کنیم؛ زیرا رسیدن به فلک (آسمان)، نهایت آرزوی کودک است؛ اما تنبیه شدن با فلک مدیر، نقطهٔ سقوط و شکست او. گفتنی است که آل احمد این ایهام را در عنوان داستان به کار می گیرد تا دوگانگی معنایی آن بر کل داستان اثر گذاشته و موجب شود فضای داستان بارهای ضمنی متفاوت داشته باشد. در جملهٔ زیر از مدیر مدرسه، عبارت «سر به هوا» هم به شکل ظاهری عدد که رو به بالاست، اشاره دارد و هم به معنی بدون دقت و عجولانه به کار رفته است:

«و تو درست مثل یک وزیر در اطاق را به روی خود می بندی و شخصیت هر بچه را با تمام سلیقهها و ذوقها و بی ذوفی هایش به اسم نمرهٔ انضباط در قالب یک عدد سر به هوا روی کاغذ می گذاری » (آل احمد، ۱۳۷۰: ۱۱۵).

## پارادوکس

پارادوکس هنرمندانهترین شکل صنعت تضاد است. «مهم ترین نوع تضاد در ادبیات پارادوکس یا متناقض نماست و آن وقتی است که تضاد منجر به معنای غریب به ظاهر متضادی شود؛ اما این تناقضات با توجیهات عرفانی، مذهبی، ادبی (توسّل به مجاز و استعاره) ... قابل توجیه است» (شمیسا، ۱۳۸۳؛ ۱۱۹۹).

«یعنی خودم هم عین این حالت را داشتم؟ عین این بیحالتی را و همین صورت یر از خالی را» (آل احمد، ۱۳۷۰: ۵۶).

عبارات «حالت بیحالتی» و «پر از خالی» کلمات متناقض را در محور همنشینی در کنار هم قرار داده و شاعرانه ترین نوع پارادوکس را پدید آورده است.

# قاعده کاهی نحوی

قاعده کاهی نحوی انحراف از قواعد نحوی زبان هنجار است (صفوی، ۱۳۸۳: ۲۰). قاعده کاهی نحوی به اشکال گوناگون صورت می گیرد. نمونهٔ بارز هنجار گریزی نحوی در زبان آل احمد، مربوط به حذف هایی است که خلاف قواعد



نحوی زبان در آن روی میدهد. این گونه حذفهای خارج از قواعد نحوی، به همراه حذفهایی که در چارچوب نحو صورت می گیرد، نثر بریده بریده و تلگرافی آل احمد را پدید می آورد که ویژگی مهم زبان وی به شمار می رود. مدیر مدرسه مصداق بارز کاربرد این گونه از هنجار گریزی است:

«کشیک پاسگاه همان پاسبانی بود که آمده بود مدرسه و خودش پسرش را فلک کرده بود. تعارف و تکه پاره و از پرونده مطلع بود» (اَل احمد، ۱۳۷۰: ۷۲).

«با زبان بی زبانی حالیم کرد که گزارش را بیخود دادهام و حالا هم که دادهام دنبال نکنم و و رضایت طرفین و کاسهٔ داغتر از آش و از این حرفها» (همان: ۸۰).

«خوشحال شدیم و احوالپرسی و مأمور آمد و بسته ها را گرفت و برد و تشکر» (همان: ۱۲۴).

«پهلوی دست خودش جا باز کرد و گوش تا گوش جیرهخورهای فرهنگ و تبریکات صمیمانه و ارادات غایبانه و فیض حضور و بدگویی از ماسبق و هندوانهها و پیزرها» (همان: ۱۲۵).

البته گونهای از حذف اجزای جمله در زبان معمول رایج است که نه هنجارگریزی نحوی، بلکه شیوهای از ایجاز در سخن است و در جای خود از آن سخن خواهیم گفت.

تخطّی از قوانین نحو در پنج داستان تنها در یک مورد در داستان خواهرم و عنکبوت صورت گرفته که کل فضای زبانی و روایی داستان را تحت تأثیر قرار داده است. شروع داستان با توصیف چند سطری عنکبوت آغاز میشود و «عنکبوت» نمادی از مرگ عنصر اصلی داستان است. نویسنده برای ایجاد حالت تعلیق ابتدا ضمیر را میآورد و چندین سطر پس از آن به مرجع ضمیر اشاره میکند. این گذر از نحو معمول، ذهن خواننده را ناگهان درگیر خود میکند:

«اولین بار هفتهٔ پیش دیدمش... سیاه و بزرگ و بدترکیب و چه درشت! ... یعنی چطور شده بود که عنکبوت به این بزرگی را ندیده بودم» (اَل احمد، ۱۳۶۷: ۴۵).

البته این شیوه شاید به آل احمد منحصر نباشد؛ اما شگرد برجسته سازی زبان داستان از غیر آن است و باید آن را از ویژگی های زبان روایی و داستانی به شمار آوریم که آل احمد نیز از آن بهره برده است.



پس از پرداختن به انواع هنجارگریزی که زبانشناسان از آن سخن گفتهاند، به نمونههایی مستخرج از دو اثر مورد بحث میپردازیم که زبان آشنای اثر را ناآشنا می کند و ادبیّت آن را سبب می شود؛ اما تاکنون در انواع برجسته سازی گنجانده نشده است.

## زبان محاوره

قطعاً میان کاربرد ادبی و کاربرد روزمرهٔ زبان تمایز وجود دارد. زبان روزمره که اشكال مختلفي همچون زبان مردم كوچه و بازار، زبان اداري، زبان دانشجويان و ... می یابد، همانند زبان ادبی کارکردی بلاغی دارد (همچون کنایات و مجازها) و غالباً بر حسب قراین و فحوای کلام فهمیده می شود. از سویی وظیفهٔ آن به تفهیم و دلالت بی شایبه بر مدلول های قراردادی منحصر نیست، همچون حرف زدن طولانی و بدون مخاطب کودکان و گپ زدن بیمعنای بزرگسالان (ولک و وارن، ۱۳۷۳: ۱۴-۱۳)؛ اما کارکردهای زیباییشناختی زبان روزمره به دلیل تکرار و تبدیل پی در پی معانی مجازی به معانی حقیقی، در پشت پردهٔ عادت پنهان میماند. زبان ادبی در ساختار کلی متن به زبان روزمره سامان میدهد، از مایههای زبانی، آگاهانهتر و منظمتر بهره می گیرد و از هنجارهای معمول می گریزد. بنابراین کار کردهای زیبایی شناختی در یک مجموعهٔ منسجم و هماهنگ با یکدیگر زبان را برجسته می کند. حال اگر نویسنده در یک متن ادبی که زبان در آن به شیوههای گوناگون آشناییزدایی شده است، مایههای زبان روزمره همچون کنایات، اصطلاحات و واژگان رایج در گفتار مردم را به کار برد، برجستگی را در زبان نوشتاری خود تقویت می کند. همان گونه که در مقدمه گفته شد، در رمان از زبان محاوره به نحوی متفاوت آشناییزدایی میشود. البته ذکر این نکته ضروری است که در تعریف قاعده کاهی سبکی گفته شده است «این امکان برای شاعر وجود دارد که از لایهٔ اصلی شعر (یا متن) که گونهٔ نوشتاری معیار است گریز بزند و از واژگان یا ساختهای نحوی گفتاری استفاده کند» (صفوی، ۱۳۸۳: ج۲: ۴۹)؛ اما زبان گفتاری رایج در بین مردم افزون بر واژگان و نحو مخصوص خود، شامل ضربالمثلها، كنايهها، مجازها و ... مىشود. زبان أل احمد علاوه بر استفاده همهجانبه از زبان گفتاری، آن را به گونهای در زبان نوشتاری جای داده است که

تفکیک این دو گونهٔ ساخت زبان از هم امکانپذیر نیست. نویسنده یکباره از گونهٔ نوشتاری به ساخت گفتاری گریز نمیزند؛ بلکه نثر بدیعی حاصل از ترکیب این دو به وجود میآورد و برای ایجاد یکپارچگی، در غیر از نقل قولهای مستقیم از زبان شخصیتها، همه جا الفاظ گفتاری را به شکل تلفظ نوشتاری آن، یعنی در شکل کامل واژه نه به صورت شکسته به کار برده است. بنابراین آنچه زبان آل احمد را برجسته کرده است، چیزی فراتر از قاعده کاهی سبکی است. نثر پنج داستان از آنجا که از زبان کودکی گفته میشود، بسیار از الفاظ گفتاری کوچه و بازار استفاده کرده است، به گونهای که باید آن را صورت مکتوب زبان محاوره دانست. این استفاده در سطوح مختلف مانند واژگان، اصطلاحات، کنایهها و ... صورت گرفته است و ما به دلیل تنگنای مجال، به ذکر چند نمونه بسنده می کنیم:

«صدیق تجار درآمد که: اینجا رو می گن مسجد معیر ...» (اَل احمد، ۱۳۶۷: ۱۳۶۷).

«دست چپ مرا می گویی، چنان باد کرد که نگو. زده بود پشت دستم و همچی پف کرد که ترسیدم» (همان: ۱۴).

«هی پاپیام میشد و بعد هم سر بند عمامهبگیری هی پاپی آخوندها میشد و هی بد و بیراه میگفت» (همان: ۴۹).

«بابام هیچوقت انعام و عیدی بهش نمیداد. این بود که با ما کج افتاده بود» (همان: ۲۷).

در مدیر مدرسه استفاده از زبان گفتار در زبان ادبی نسبت به پنج داستان اندک اما قابل توجه است و به ویژه کنایات زبان محاوره در آن به فراوانی به کار رفته است: «میخواست نان امثال خودش را آجر کند» (آل احمد، ۱۳۷۰: ۶۱).

«معلمها که انگار موشان را آتش زدهاند، به عجله رسیدند» (همان: ۹۳).

«فرهنگیهای گدا گشنه و خزانهٔ خالی و دستهای از پا درازتر» (همان: ۶۶). اما افزون بر آن، در واژگان، اصطلاحات و جملات نیز به زیبایی از این زبان

«هنوز در و همسایه پیدا نکرده بودند که حرفشان بشود و لنگ و پاچهٔ سعدی و باباطاهر را بکشند میان» (همان: ۸).

بهره برده است:



«یارو برایش گفته بود که اصلاً و ابدا ً...! فلانی همچین و همچون است و مثقالی هفت صنار با دیگران فرق دارد و از این هندوانهها» (همان: ۱۰).

«اصفهانی بود و از آن قاچاقها. هفتهای سه روز هم نمیآمد و دو قرت و نیمش هم باقی بود» (همان: ۱۴).

## ايجاز

ایجاز در معنای سخنی فشرده و حاوی معنی بسیار، از جمله شگردهای زبانی است که گاه نه مطابق با نظر علمای بلاغت به منظور تأثیر کلام بر مخاطب، بلکه به قصد برجسته کردن کلام و فرارفتن از زبان معمول استفاده قرار می گیرد. ایجاز و خلاصه گویی یکی از شگردهای زبان شاعرانه است (احمدی، ۱۳۷۵،ج ۱: ۵۹).

آل احمد به سبب جملات بریده بریده و آکنده از حذف، زبان داستانی منحصر به فردی یافته است. بخشی از ایجاز در زبان وی مربوط به همین حذفها است که البته خارج از قواعد نحو زبان هنجار نیست؛ اما بسامد بالای آن زبان را برجسته میکند. این ویژگی در مدیر مدرسه نمودی بارز دارد:

«فرهنگی های گدا گشنه و خزانهٔ خالی و دستهای از پا درازتر» (آل احمد، ۱۳۷۰: ۶۶).

«مدرسه را به معلمها سپردیم و راه افتادیم. اتوبوسها و تاکسیها و پس کوچهها و عاقبت خانهٔ آنها» (همان: ۹۴).

«اما ناظم یک هفتهٔ تمام مثل سگ بود؛ عصبانی، پر سر و صدا و شارت و شورت! از نو ترکهها و دستهای بادکردهٔ اول صبح» (همان: ۱۰۰).

گونهای از ایجاز حذف در زبان آل احمد با کاربرد حرف ربط «که» در بازتاب هیجانات روحی راوی پدید می آید. برای نمونه، در داستان خواهرم و عنکبوت وقتی راوی از سخنان دیگران به جریان درمان سنتی سرطان با سرب داغ پی میبرد، در بیان اندوه قلبی خود، از این حرف ربط کمک می گیرد:

« که من دیگر طاقت نیاوردم دویدم بالا سراغ خواهرم که روی تخت نشسته بود و داشت آب جوجهاش را قاشق قاشق میخورد ... که مادرم رسید، دستش روی سرم بود که گفت: «پسر جون تو دیگه حالا بزرگ شدهای. خودش خواسته ننه. مگه



نه دخترجون؟» **که** خواهرم قاشق را انداخت توی سینی و فریاد کشید: «خدایا چرا مرگ منو نمی رسونی؟ چرا؟» و همین جور فریاد می کشید که از خانه گریختم» (آل احمد، ۱۳۶۷: ۶۳).

در اینجا «که» جانشین جملهٔ «در این هنگام بود که» و یا جملاتی شبیه به این شده است. احساس سرریز شدهٔ نویسنده، او را بر آن میدارد که سخن را کوتاه کند و برای این منظور از این شیوهٔ ایجاز بهره گرفته است.

اما افزون بر این، ایجاز در داستانهای کوتاه آل احمد به ویژه در جشن فرخنده، و خواهرم و عنکبوت از سطح جمله فراتر رفته در کل روایت حاکم است. نویسنده بخشی از واقعیت داستان را به زبان نمی آورد تا خواننده از خلال آنچه گفته شده است، بدان پی برد و همین امر بر زبان روایی تأثیر می گذارد؛ بدین معنی که کلام موجز، خواننده را به سوی خود جلب می کند تا نگفتهها را به واسطهٔ گفتهها دریابد. در داستان خواهرم و عنکبوت خواهر راوی بر اثر بیماری فجیع سرطان، تحت درمان سنتی قرار می گیرد و با سرب داغ زودتر به سوی نابودی کشیده می شود؛ اما از سرنوشت وی و شیوهٔ معالجهاش مردم عامی سخنی نمی رود، زیرا راوی کودکی بیگانه از محیط اطراف است. آنچه خواننده را از لایهٔ پنهانی داستان آگاه می کند، جملاتی است که راوی جسته و گریخته از دیگران می شنود و آنچه راوی در ذهن خود تحلیل می کند: «توی راه همهاش فکر عنکبوت بودم و سلاطون و خواهرم و اینکه شلب داخ می سالن» (همان: ۵۶). تک تک واژه هایی که راوی با خود زمزمه می کند، فراتر از واژگان آشنا در کلام می درخشد.

در داستان جشن فرخنده پدر راوی برای آنکه در حضور اجباری خود در جشن کشف حجاب دولت، مجبور نباشد همسرش را بدون حجاب با خود همراه کند، تصمیم می گیرد که دختر سرهنگی را برای دو ساعت صیغه کند. آنچه راوی را گیج کرده، صورت ناآشنای نامهای است که به پدر رسیده و با نامههای قبلی متفاوت است: «یادم است که اسم بابام که آن وسط با قلم نوشته بودند خیلی خلاصه بود. از

آیهالله و حجهالاسلام و این حرفها خبری نبود که عادت داشتم روی همهٔ کاغذهایش ببینم. فقط اسم و فامیلش بود و دنبال اسم او هم نوشته بود «بانو» که نفهمیدم یعنی چه. البته میدانستم بانو چه معنایی میدهد. هر چه باشد کلاس ششم



بودم و امسال تصدیق می گرفتم؛ اما چرا دنبال اسم بابام؟ تا حالا همچه چیزی ندیده بودم» (همان: ۲۸).

عملکرد واژگان «آیهالله» و «حجهالاسلام» و «بانو» در این جملات فراتر از دلالت معمول این نشانههاست و خواننده را به این نکته رهنمون می کند که محتوای نامه ضد ارزشهای اسلامی است.

پس از آن در مکالمهٔ سرهنگ و دخترش با شنیدن واژهٔ «صیغه» به موضوع پی میبرد؛ اما آن را برای خواننده نمیگشاید. بدین ترتیب برخی واژگان این داستان، نه همچون نشانهای بیجان، بلکه به منزله عنصر محوری داستان در مرکز توجه قرار میگیرد.

## طنز

طنز سلاح انتقاد از ضعفها، اشتباهات و انحرافات اخلاقی بشر در پس پردهٔ خنده است و به تعریض یا تلویح، عیوب و کاستیهای شخصی خاص یا جمعی از انسانها را بازگو می کند (حلبی، ۱۳۷۷: ۲). زبان طنز در قالبهای گوناگون و در جملاتی با معنای حقیقی یا مجازی همچون کنایهٔ تعریض، استعارهٔ تهکمیه و ... به کار میرود؛ اما زمانی که با عوامل هنجارگریزی و برجستهسازی زبان همراه گردد، خود بر تأثیر این عوامل می افزاید. لحن آل احمد در مدیر مدرسه، طنز و تمسخر آمیز است و این طنز به شیوه ای زیبا گاه در صنایع کلامی بروز پیدا کرده است. اگرچه نمونههای آورده در ذیل در مباحثی چون تشبیه و استعاره گنجانده می شود، به دلیل برجستگی خاصی که در قالب طنز یافته است، تحت عنوانی جدا بررسی می شود. طنز مدیر مدرسه در هر چهار شکل تشبیه، استعاره، مجاز و کنایه به کار رفته است:

#### تشىيە

«یکی از بچهها صورتش مثل چغندر قرمز بود؛ بزک فحش هنوز باقی بود» (الاحمد، ۱۳۷۰: ۲۱).

بزك فحش اضافهٔ تشبيهي است؛



«(معلمها) آرام و مرتب، درست مثل واگن شاعبدالعظیم میآمدند و میرفتند» (همان: ۸۲).

## استعارة مكنيه

«ترسی هم از این نبود که بچهها از علم و فرهنگ ثقل سرد بکنند» (همان: ۳۶).

«خیلی کم تنها به مدرسه می آمدند ... لابد برای نزدیک شدن به  $\frac{\text{حصار}}{\text{فرهنگ باید یار و یاوری داشت}}$  (آل احمد، ۱۳۷۰: ۸۳).

#### كنايه

«من به این فکر افتادم که نکند علمای تعلیم و تربیت هم همین جورها تخم دو زرده می کنند» (همان: ۸۸).

در پنج داستان این شیوه بسیار نادر و فقط در شکل استعارهٔ مکنیه کاربرد یافته است:

«و با این قلوه سنگها که معلوم نیست چرا صاف از وسط زمین کوچه در آ آمدهاند» (آل احمد، ۱۳۶۷: ۱۷).

«و زن دیگری که من نمی شناختمش. همهٔ ابزار صورتش پایین افتاده بود؛ چانه و نوک دماغ که جای خود را داشت؛ لپهاش و زیر چشمهاش و لبها هم» (همان: ۵۹).

#### نتيجه

با مرور بر آنچه گفتیم، شیوههای آشناییزدایی در قلم آلاحمد در چارچوب نظریات مطرحشدهٔ زبانشناسان، عبارت از انواع قاعده کاهیهای معنایی است که البته در مدیر مدرسه پررنگ تر جلوه می کند. آل احمد گویا خود به تأثیر بیشتر استعاره نسبت به دیگر صور خیال آگاه است و از این رو از آن بیشتر بهره برده است. با در نظر داشتن این نکته که قاعده کاهی معنایی نسبت به دیگر انواع قاعده کاهی، قوی ترین ابزار شعرآفرینی است (صفوی، ۱۳۸۳: ج۱: ۸۵)، باید گفت که اگر چه این مقوله در



«پنج داستان» اندک است؛ اما به دلیل کارکرد بالای آن در بین نظایر خود، زبان داستان به شکلی نامحسوس به سمت شعر سوق داده شده است. ذکر این نکته ضروری است که همانگونه که در مثالهای ذکر شده در قاعدهکاهی معنایی میبینیم، نویسنده در آثار مذکور، گاهی صور خیال را در قالب طنز ارائه می دهد؛ بدین معنا که رابطهٔ تشبیهی طنزآلود و تمسخرآمیز میان دو امر برقرار کرده و یا کنایهها و مجازهای تازهای را در شکل طنز خلق می کند.

آنچه اهمیت دارد، شگردهایی است که چارچوب نظریات زبانشناسان و حتی اهل بلاغت را میشکند. هر نویسندهای با هنرمندی خود، به گونهای این هنجار را میشکند و آل احمد با بهرهگیری از زبان محاوره و ایجاز هنرمندانه در کلام خود، این کار را می کند.

در آثار داستانی آل احمد، قاعده کاهی سبکی در مفهومی وسیعتر از آنچه تعریف شده است، ویژگی اصلی زبان داستان به شمار می رود. آل احمد بر خلاف بیشتر داستان نویسان که فقط در نقل قول های مستقیم افراد از زبان محاوره کمک می گیرند، میان زبان گفتاری و زبان نوشتاری مرز دقیقی تعیین نکرده است تا گریز از یکی به دیگری هنجار سبک زبان معیار را بر هم زند؛ بلکه از طریق هماهنگ کردن صورت تلفظی زبان محاوره با زبان نوشتاری و ترکیب این دو با هم زبان را ناآشنا و بدیع کرده است. او زبان محاوره را در شکلی تازه نمایان می کند و با این کار به آن تشخص ادبی می بخشد.

ویژگی دیگر زبان اَلاحمد ایجاز است و نثر تلگرافی او با همین مشخصه شکل میگیرد. این ویژگی به همراه ساختار محاورهٔ زبان، در واقع، شناسنامهٔ آثار داستانی اَللاحمد است. بخشی از ایجاز، همانگونه که گفتیم، با هنجارشکنی نحوی صورت میگیرد؛ ولی بخش وسیعی از اَن بدون خارج شدن از چارچوب نحو ایجاد میشود و نمی توان اَن را به طور دقیق تعریف کرد؛ همانگونه که نمی توان ویژگی سهل و ممتنع را برای زبان سعدی، موشکافانه، شرح داد.

آنچه از این پژوهش حاصل آمد، اندکی بود از بسیار دربارهٔ شیوههای برجسته سازی و آشنایی زدایی در زبان که متنی را به یک اثر ادبی تبدیل می کند. زبان شناسان برخی از این فنون را تعریف و تقسیم بندی کرده اند که در ابتدای مقاله به آن اشاره شد؛ اما با بررسی دو اثر از یک نویسنده به نمونه هایی دست یافتیم که زبان



متن ادبی را از سایر متون ممتاز می کند و در هیچیک از انواع برجسته سازی گنجانده نشده است. قطعاً با تأمّل بر سایر متون به نتایج جدید تری در این زمینه دست خواهیم یافت.

### منابع

- آل احمد، جلال، (۱۳۷۰)، مدير مدرسه، چاپ ۸، تهران: امير كبير.
  - \_\_\_\_\_\_ (۱۳۶۷)، پنج داستان، چاپ ۲، تهران: رواق.
- احمدی، بابک، (۱۳۷۵)، ساختار و تأویل متن، جلد ۱، چاپ ۳، تهران: مرکز.
- ایگلتون، تری، (۱۳۶۸)، پیش درآمدی بر نظریهٔ ادبی، ترجمهٔ عباس مخبر، تهران: مرکز.
- بی یرویش، مانفرد، (۱۳۶۳)، **زبان شناسی جدید**، به کوشش محمدرضا باطنی، چاپ ۲، تهران: آگاه
  - حافظی، علی رضا، (۱۳۷۰)، **معنی ادبیات**، تهران: نیلوفر.
- حلبی، علی اصغر، (۱۳۷۷)، تاریخ طنز و شوخ طبعی در ایران و جهان اسلامی تا روزگار عبید زاکانی، تهران: بهبهانی.
  - سلدن، رامان و ویدوسون، پیتر، (۱۳۸۴)، **راهنمای نظریهٔ ادبی معاصر**، ترجمهٔ عباس مخبر، چاپ ۳، تهران: طرح نو.
    - شفیعی کدکنی، محمدرضا، (۱۳۸۱)، **موسیقی شعر**، چاپ ۷، تهران، اَگاه.
      - \_\_\_\_\_\_\_\_\_ (۱۳۶۶)، **شاعر آیینهها،** تهران: آگاه.
    - شمیسا، سیروس، (۱۳۸۳)، نگاهی تازه به بدیع، چاپ ۴، تهران: فردوس.
  - شیخرضایی، حسین، (۱۳۸۲)، نقد و تحلیل گزیدهٔ داستانهای آل احمد، چاپ ۲، تهران: روزگار.
    - صفوی، کورش، (۱۳۸۳)، از زبان شناسی به ادبیات (شعر)، جلد ۱، تهران: سوره مهر.
    - \_\_\_\_\_\_ (۱۳۸۳)، **از زبان شناسی به ادبیات (نظم)،** جلد ۲، تهران: سوره مهر.
- فالر، راجر، (۱۳۶۹)، **زبان شناسی و نقد ادبی**، ترجمهٔ مریم خوزان و حسین پاینده، تهران: نی.
  - فتوحی، محمود، (۱۳۸۵)، بلاغت تصویر، تهران: سخن.
  - مکاریک، ایرنا ریما، (۱۳۸۴)، **دانش نامهٔ نظریههای ادبی معاصر**، ترجمهٔ مهران مهاجر و محمد نبوی، تهران: آگاه.
- نفیسی، آذر، (۱۳۶۸)، **«اَشناییزدایی در ادبیات**»، کیهان فرهنگی، شماره ۶۲ ، صفحات ۳۲<u>-</u>۳۷.



- ولک، رنه و وارن، آوستن، (۱۳۷۳)، نظریهٔ ادبیات، ترجمهٔ ضیاء موحد و پرویز مهاجر، تهران: انتشارات علمی و فرهنگی.

-Selden, Raman, (1989), **Practising theoty and reading literature**, New York: Harvester Wheatsheaf.
-Shklovskij, Viktor, (1998), **Art as Technique, Literary Theory: An Anthology**, Ed by Julie Rivkin and Michael Ryan. Malden:
Blackwell Publishing Ltd.

